
T S A Q O F A H      
Jurnal Penelitian Guru Indonesia 

Volume 6, Nomor 2, Maret 2026; 1364-1385 
https://ejournal.yasin-alsys.org/tsaqofah 

Tsaqofah journal is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License 

p-ISSN: 2810-0395 
e-ISSN: 2810-0042 
 
Terindeks : Dimensions, Scilit, 
Lens, Semantic, Garuda, 
Google Scholar, Base, etc 

https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v6i2.8529 
 
 
 

IMPLEMENTASI QS. AL-BAQARAH AYAT 30 DAN QS. ADZ-

DZARIYAT AYAT 56 DALAM PENDIDIKAN SANTRI DI PONDOK 

PESANTREN QUR’AN DAN IT AL-MAHIR 

 

 

Implementation of QS. Al-Baqarah Verse 30 and QS. Adz-Dzariyat 

Verse 56 in Santri Education at Pondok Pesantren Qur’an 

dan IT Al-Mahir 

 
 
 

Zidan Arif Muzhaffar & Mujiburrohman 

Institut Islam Mamba’ul ‘Ulum Surakarta 

arifzidan561@gmail.com; ajibmujiburrohman@gmail.com 

 

 

 

 

Article Info: 

Submitted: Revised: Accepted: Published: 

Nov 17, 2025 Dec 9, 2025 Dec 21, 2025 Dec 26, 2025 

 

  

 
 

Abstract 

 

This study aimed to analyze the implementation of QS. Al-Baqarah verse 30 and QS. 

Adz-Dzariyat verse 56 in the education of santri at Pondok Pesantren Qur’an dan IT Al-

Mahir, positioning the human role as khalifah on earth and the purpose of creation as 

worship of Allah as the primary normative framework. The research employed a 

qualitative method with a case study approach, using participant observation, in-depth 

interviews, and document analysis related to the curriculum, daily activities, and student 

development programs. The findings show that the values contained in these two verses 

are implemented through an emphasis on akhlaq formation, the strengthening of 

worship, and the holistic development of santri in spiritual, intellectual, and skills-based 

dimensions, including the responsible use of information technology. Implementation 

is carried out in a structured manner through the integration of khalifah and ubudiyyah 

https://ejournal.yasin-alsys.org/tsaqofah
https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v6i2.8529


Zidan Arif Muzhaffar & Mujiburrohman 

Volume 6, Nomor 2, Maret 2026 1365 

values into the curriculum, the habituation of worship and adab in daily activities, and 

spiritual guidance that underscores students’ personal accountability before Allah and 

their social roles in the wider community. These results contribute to the development 

of Islamic education grounded in Qur’ani values and have implications for strengthening 

the quality of education at Pondok Pesantren Qur’an dan IT Al-Mahir as an institution 

that prepares santri to be persons of character and knowledge, committed to devotion 

to Allah and service to society. 

Keywords: QS. Al-Baqarah Verse 30; QS. Adz-Dzariyat Verse 56; Santri Education; 

Implementation of Qur’anic Values; Pondok Pesantren Qur’an dan IT Al-Mahir 

 

Abstrak: Penelitian ini bertujuan menganalisis implementasi QS. Al-Baqarah ayat 30 dan QS. Adz-

Dzariyat ayat 56 dalam pendidikan santri di Pondok Pesantren Qur’an dan IT Al-Mahir, dengan 

menempatkan peran manusia sebagai khalifah di bumi dan tujuan penciptaan untuk beribadah kepada 

Allah sebagai kerangka normatif utama. Penelitian menggunakan metode kualitatif dengan 

pendekatan studi kasus, melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan analisis dokumen 

yang berkaitan dengan kurikulum, kegiatan harian, dan program pembinaan santri. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa nilai-nilai yang terkandung dalam kedua ayat tersebut diimplementasikan melalui 

penekanan pada pembinaan akhlak, penguatan ibadah, dan pengembangan diri santri, baik dalam 

aspek spiritual, intelektual, maupun keterampilan, termasuk pemanfaatan teknologi informasi secara 

bertanggung jawab. Implementasi dilakukan secara terstruktur melalui integrasi nilai khalifah dan 

ubudiyyah dalam kurikulum, pembiasaan ibadah dan adab dalam kegiatan harian, serta pembinaan 

spiritual yang menekankan tanggung jawab personal santri di hadapan Allah dan peran sosial mereka 

di masyarakat. Temuan ini memberikan kontribusi bagi pengembangan pendidikan Islam berbasis 

nilai Qur’ani dan berimplikasi pada penguatan kualitas pendidikan di Pondok Pesantren Qur’an dan 

IT Al-Mahir sebagai lembaga yang menyiapkan santri berkarakter, berilmu, dan berkomitmen pada 

pengabdian kepada Allah dan masyarakat. 

Kata Kunci: QS. Al-Baqarah Ayat 30; QS. Adz-Dzariyat Ayat 56; Pendidikan Santri; Implementasi 

Nilai Qur’ani; Pondok Pesantren Qur’an dan IT Al-Mahir 

 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan merupakan salah satu aspek penting dalam membentuk karakter dan 

akhlak seseorang. Dalam konteks pendidikan Islam, Al-Qur’an dan Hadits merupakan 

sumber utama dalam membentuk kurikulum dan metode pendidikan. Firman Allah جل جلاله pada 

QS. Al-Baqarah ayat 30 dan QS. Adz-Dzariyat ayat 56 merupakan dua ayat yang memiliki 

relevansi besar dalam pendidikan, terutama dalam membentuk karakter dan akhlak para 

santri. Firman Allah جل جلاله QS. Al-Baqarah ayat 30 menjelaskan tentang tujuan Allah 

menciptakan manusia di muka bumi sebagai khalifah di bumi, yang berarti bahwa manusia 

memiliki tanggung jawab untuk memakmurkan dan menjaga bumi.  



Zidan Arif Muzhaffar & Mujiburrohman 

 TSAQOFAH: Jurnal Penelitian Guru Indonesia 1366 

Sementara itu, firman Allah جل جلاله QS. Adz-Dzariyat ayat 56 menjelaskan tentang tujuan 

penciptaan manusia di muka bumi untuk beribadah kepada Allah, yang berarti bahwa 

pendidikan harus berorientasi pada tujuan akhirat. Pondok Pesantren Qur’an dan IT Al-

Mahir (PPQITA) merupakan salah lembaga pendidikan Islam yang berupaya untuk 

mengimplementasikan nilai-nilai Al-Qur’an dan Hadits dalam pendidikan. Oleh karena itu, 

penelitian ini bertujuan untuk menganalisis implementasi QS. Al-Baqarah ayat 30 dan QS. 

Adz-Adzariyat ayat 56 dalam pendidikan santri di Pondok Pesantren Qur’an dan IT Al-

Mahir. 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan studi 

kasus. Metode pengumpulan datanya adalah dengan observasi, wawancara, dan dokumentasi. 

Teknik analisis datanya dengan analisis tematik, yaitu menganalisis data yang dikumpulkan 

untuk mengidentifikasi tema-tema yang terkait dengan judul penelitian. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Tujuan Penciptaan Manusia di Muka Bumi 

Allah جل جلاله menciptakan segala sesuatu di alam semesta ini tidaklah sia-sia, begitu juga 

dengan penciptaan manusia di muka bumi ini juga tidaklah sia-sia, akan tetapi itu semua 

memiliki hikmah yang besar. Allah جل جلاله telah menjelaskannya dalam QS. Al-Qiyamah ayat 36-

39 yang berbunyi: 

۝ س دىَ يُّتْرَكَُ أنَُْ الِإنْسَانُ  أيََحْسَبُ   

“Apakah manusia mengira akan dibiarkan begitu saja (tanpa pertanggungjawaban)?” 

نُْ ن طْفَة ُ يكَُ  ألََمُْ نِي  ُ م ِ ۝ يُّمْنَى مَّ  

“Bukankah dia dahulu setetes mani yang ditumpahkan (ke dalam Rahim)?” 

ى فَخَلَقَُ عَلَقَة ُ كَانَُ ث مَُّ ۝ فسََوّٰ  

“Kemudian, (mani itu) menjadi sesuatu yang melekat, lalu Dia menciptakan dan 

menyempurnakannya.” 

وْجَيْنُِ مِنْه ُ فَجَعَلَُ ۝ ىوَالأ نْثُ  الذ كَرَُ الزَّ  

“Lalu, Dia menjadikan darinya sepasang laki-laki dan perempuan.” 

Allah جل جلاله juga menjelaskan dalam surat lain yaitu QS. Al-Mu’minun ayat 115: 



Zidan Arif Muzhaffar & Mujiburrohman 

Volume 6, Nomor 2, Maret 2026 1367 

ك مُْ أنََّمَا أفََحَسِبْت مُْ أنََّك مُْ عَبثَ ا خَلقَْن  ۝ لََت رْجَع وْنَُ إِليَْنَا وَّ  

“Maka apakah kamu mengira bahwa Kami menciptakan kamu main-main (tanpa ada 

maksud) dan bahwa kamu tidak akan dikembalikan kepada Kami?” 

Berdasarkan ayat-ayat tersebut sudah jelas bahwa Allah جل جلاله menciptakan manusia di 

muka bumi ini tidak dengan tujuan yang sia-sia melainkan ada hikmah yang besar di 

dalamnya. Ada dua tujuan dari penciptaan manusia di muka bumi ini, Allah جل جلاله telah 

menyebutkan tujuan tersebut di dalam Al-Qur’an, kedua tujuan tersebut adalah: 

1. Menjadi Pemakmur Bumi 

Firman Allah جل جلاله QS. Al-Baqarah ayat 30: 

 

ُ الأرَْضُِ فِي جَاعِلُ  إنِ ِيُْ لِلْمَلۤئكَِةُِ رَبُّكَُ قَالَُ وَإِذُْ
مَاۤءَُ  وَيَسْفِكُ  فيِْهَا يُّفْسِد ُ مَنُْ فيِْهَا أتَجَْعَلُ  قَال وۤا خَلِيْفَة     ن سَب حُِ  وَنَحْنُ  الد ِ

سُ  بِحَمْدِكَُ وْنَُ مَا أعَْلَمُ  إنِ ِيُۤ قَالَُ لكََُ  وَن قَد ِ   ۝ لََتعَْلمَ 

“Dan (ingatlah) Ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, ‘Aku hendak 

menjadikan khalifah di bumi.’ Mereka berkata, ‘Apakah Engkau hendak menjadikan orang 

yang merusak dan menumpahkan darah di sana, sedangkan kami bertasbih memuji-Mu dan 

menyucikan nama-Mu?’ Dia berfirman, ‘Sungguh, Aku mengetahui apa yang tidak kamu 

ketahui’.” 

2. Menjadi Hamba Allah 

Allah جل جلاله berfirman dalam QS. Adz-Dzariyat ayat 56: 

ُ والِإنْسَُ الجِنَُّ خَلَقْتُ  وَمَا ۝ لِيعَْب د وْنُِ إلََِّ  

“Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan agar mereka beribadah kepada-Ku.” 

 

B. Konsep Pendidikan Islam 

Dalam pendidikan Islam terdapat tiga konsep dasar pendidikan dalam Islam, yaitu Ta’lim, 

Tarbiyah dan Ta’dib. Berikut ini adalah penjelasan terkait ketiga konsep dasar tersebut: 

1. Ta’lim 

Kata ta’lim berasal dari kata dasar bahasa Arab “allama” yang berarti mengajar, 

mengetahui. Ta’lim (pengajaran) ini lebih mengarah kepada aspek kognitif, ta’lim mencakup 

aspek-aspek pengetahuan dan keterampilan yang dibutuhkan seseorang dalam hidupnya serta 

pedoman perilaku yang baik. Definisi ta’lim menurut Abdul Fattah Jalal, yaitu sebagai proses 

pemberian pengetahuan, pemahaman, pengertian, tanggung jawab dan penanaman amanah, 



Zidan Arif Muzhaffar & Mujiburrohman 

 TSAQOFAH: Jurnal Penelitian Guru Indonesia 1368 

sehingga penyucian diri manusia itu berada dalam suatu kondisi yang memungkinkan untuk 

menerima Al-hikmah serta mempelajari segala apa yang bermanfaat baginya dan yang tidak 

diketahuinya. Berdasarkan pada definisi tersebut, makna ta’lim adalah usaha terus menerus 

yang dilakukan oleh manusia sejak lahir hingga mati untuk menuju dari posisi “tidak tahu” 

ke posisi “tahu”. 

2. Tarbiyah 

Kata tarbiyah berasal dari kata dalam bahasa Arab: 

a. Rabba, yarbu: yang memiliki makna tumbuh, bertambah, berkembang.  

b. Rabbi, yarba: yang memiliki makna tumbuh dan menjadi besar atau dewasa.  

c. Rabba, yarubbu: yang memiliki makna memperbaiki, mengatur, mengurus dan mendidik, 

menguasai dan memimpin, menjaga dan memelihara. 

Menurut Musthafa Al-Ghalayani, “At-Tarbiyah” adalah penanaman etika yang mulia 

pada anak yang sedang tumbuh dengan cara memberi petunjuk dan nasihat, sehingga ia 

memiliki potensi dan kompetensi jiwa yang mantap, yang dapat membuahkan sifat-sifat bijak, 

baik cinta akan kreasi, dan berguna bagi tanah airnya. Tarbiyah (pendidikan) merupakan 

transformasi pengetahuan dari satu generasi ke generasi, atau dari orang tua kepada anaknya. 

Pendidikan (tarbiyah) ini mencakup ranah kognitif, afektif, dan psikomotorik. Ketiga ranah 

tersebut harus dimiliki oleh peserta didik, agar apa yang menjadi tujuan pendidikan dapat 

terwujud. Oleh karena itu, seorang pendidik selayaknya dalam mendidik harus memiliki rasa 

keseriusan dan keikhlasan dalam menjalankan tugas-tugasnya agar peserta didik menjadi 

sosok yang diharapkan dan bisa bermanfaat bagi dirinya sendiri dan juga masyarakat. 

3. Ta’dib 

Kata ta’dib secara etimologis adalah bentuk masdar yang berasal dari kata “addaba”, 

yang artinya membuat makanan, melatih dengan akhlak yang baik, sopan santun, dan tata 

cara pelaksanaan sesuatu yang baik. Menurut Al-Naqaid, Al-Attas, ta’dib berarti pengenalan 

dan pengakuan yang secara berangsur-angsur ditanamkan kepada manusia tentang tempat-

tempat yang tepat dari segala sesuatu di dalam tatanan penciptaan, sehingga membimbing ke 

arah pengenalan dan pengakuan kekuatan dan keagungan Tuhan. Dalam pengertian ta’dib 

tersebut bahwasannya pendidikan dalam perspektif Islam adalah usaha agar orang mengenali 

dan mengetahui sesuatu sistem pengajaran tertentu. Seperti halnya dengan cara mengajar, 

dengan mengajar tersebut individu mampu untuk mengembangkan pengetahuan dan 

keterampilannya, misalnya seorang pendidik memberikan teladan atau contoh yang baik agar 



Zidan Arif Muzhaffar & Mujiburrohman 

Volume 6, Nomor 2, Maret 2026 1369 

ditiru, memberikan pujian dan hadiah, mendidik dengan cara membiasakan, dengan adanya 

konsep ta’dib tersebut maka terbentuklah seorang individu muslim yang berakhlak. 

 

C. Pandangan Imam Al-Ghazali Terhadap Pendidikan Islam 

1. Biografi Singkat Imam Al-Ghazali 

Al-Ghazali, yang nama lengkapnya adalah Muhammad ibn Muhammad ibn 

Muhammad ibn Ahmad, lahir di Thus, Khurasan, sebuah wilayah di Persia, pada tahun 1085 

M (450 H). Asal usul namanya "Al-Ghazali" masih diperdebatkan. Satu teori menyatakan 

bahwa itu berasal dari tempat kelahirannya, desa Gazalah. (Ruslan 2023)  

Teori (Lubis et al. 2024) menyatakan bahwa itu berasal dari profesi ayahnya seorang 

penenun dan penjual tekstil, yang dikenal sebagai gazzal. Dia belajar fiqh (hukum Islam) di 

bawah Razakani Ahmad ibn Muhammad dan tasawwuf (Sufisme) di bawah Yusuf En Nassaj. 

Studi lebih lanjut membawanya ke Durjan, di mana dia belajar dari Nashar El Ismaili, dan 

kemudian ke Nisyapur, di mana dia menjadi murid Al-Juwayni, profesor terkenal di Madrasah 

Nizamiyyah. Pendidikannya mencakup logika, kalam (teologi Islam), filsafat, dan ilmu alam. 

Menurut (Anam et al. 2024) Al-Ghazali kemudian pindah ke Baghdad, pusat penting budaya 

Islam.  

Dia menghabiskan dua tahun dalam pengasingan (khalwat) di Damaskus (490 H), 

kemudian melakukan perjalanan ke Palestina, mengunjungi Hebron dan Yerusalem. Pada 

tahun 492 H, dia melakukan perjalanan ke Mesir, di mana dia mengunjungi Universitas Al-

Azhar di Kairo. Perjalanannya berlanjut ke Mekah dan Madinah, di mana dia melakukan 

ibadah haji dan mengunjungi makam Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم.  

Setelah perjalanan yang panjang, dia kembali ke Baghdad. Pada tahun 1106 M (500 

H), dia menerima tawaran untuk menjadi profesor di Universitas Nizamiyyah dari wazir 

Nizam Al-Mulk, tawaran yang dia tolak, menurut Margareth Smith. Jamil Ahmad, penulis 

Hundred Great Muslims, mencatat bahwa meskipun terus-menerus menerima undangan dari 

istana Seljuk untuk mengajar di Nizamiyyah, Al-Ghazali menolak keterlibatan apa pun 

dengan para penguasa, lebih memilih untuk mengajar di kota kelahirannya, Thus, hingga 

kematiannya pada tahun 1111 M (505 H). 

2. Tujuan Pendidikan Islam Menurut Imam Al-Ghazali 

(Nizar 2002) Nizar mencatat Al-Ghazali menggunakan internalisasi informasi dan 

instruksi untuk menyebarkan ajaran Islam, memperkuat jiwa, dan mendekatkan diri pada 



Zidan Arif Muzhaffar & Mujiburrohman 

 TSAQOFAH: Jurnal Penelitian Guru Indonesia 1370 

Allah جل جلاله. Tujuan pendidikan menurut Al-Ghazali adalah mendekatkan diri kepada Allah جل جلاله, 

sesuai QS. Al-Dzariyat: 56. Tujuan pendidikan terbagi menjadi tiga golongan, berikut ini 

adalah penjelasannya: 

a. Tujuan pendidikan Islam semata-mata untuk kepentingan ilmu itu sendiri sebagai wujud 

ketakwaan kepada Allah جل جلاله. 

b. Tujuan utama pendidikan Islam adalah pembentukan akhlak yang mulia. 

c. Pendidikan Islam bertujuan untuk mencapai kebahagiaan di dunia ini dan seterusnya. 

Berdasarkan penjelasan di atas dapat disimpulkan bahwa tujuan pendidikan Islam 

menurut Al-Ghazali adalah untuk menjadikan manusia yang ideal (insan kamil) dengan 

mengembangkan potensi akal, jiwa, dan eksistensi dunia akhirat untuk lebih mendekatkan 

diri kepada Allah جل جلاله. Pendidikan harus menyesuaikan diri dengan perspektif umum dan masa 

depan, serta menanamkan etika yang baik agar siswa menjadi makhluk yang terpelajar, sholeh, 

dan beradab. 

3. Relevansi Konsep Pendidikan Islam perspektif Al-Ghazali di Era Modern 

Konsep pendidikan Imam Al-Ghazali, khususnya yang diterapkan di Nizhamiyyah, 

memiliki relevansi yang signifikan dalam pendidikan Islam di Indonesia pada era sekarang 

ini. Mehdi Nakosteen menggarisbawahi beberapa poin penting. Pertama, sistem jenjang 

pendidikan di Nizhamiyyah, yang mengelompokkan peserta didik berdasarkan usia dan 

kemampuan, sangat relevan dengan sistem pendidikan Indonesia yang telah meninggalkan 

model salafiyah dengan pembelajaran satu kelas tanpa pembedaan usia dan kemampuan. 

Sistem jenjang memungkinkan pembelajaran yang lebih terarah dan efektif sesuai 

perkembangan peserta didik. (Zamhariroh, Azis, and Nata 2024) 

Kedua, pola asrama yang diterapkan di Nizhamiyyah, mirip dengan pondok 

pesantren dan boarding school di Indonesia, menyediakan lingkungan belajar terpadu yang 

mencakup berbagai tingkatan pengajaran, dari dasar sampai perguruan tinggi, termasuk 

Ma’had Aly. Model ini menggabungkan antara pendidikan formal dengan aspek keagamaan 

dan sosial, mendukung perkembangan holistik peserta didik. Ketiga, struktur hierarki tenaga 

pendidik di Nizhamiyyah, dengan adanya chief professor (Syaikh Al-Islam) dan sistem profesor, 

asisten professor (Mu’id), menunjukkan pentingnya kualifikasi dan profesionalisme guru. Hal 

ini sejalan dengan UU No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional yang 

menekankan kompetensi pedagogik, sosial, kepribadian, dan profesionalisme guru.  

Konsep pendidikan Al-Ghazali menekankan penguasaan materi melalui hafalan dan 

pemahaman, praktik melalui riyadhah, serta penghayatan dalam kehidupan sehari-hari, 



Zidan Arif Muzhaffar & Mujiburrohman 

Volume 6, Nomor 2, Maret 2026 1371 

mendukung pendidikan akhlak di Indonesia. Pendekatan ini menghasilkan individu cerdas 

secara spiritual, moral, dan intelektual. Integrasi mata pelajaran umum dan agama dalam 

kurikulum mencerminkan pendekatan holistik-komprehensif, sejalan dengan pemikiran Al-

Ghazali.  

Relevansi terlihat pada tujuan pembelajaran, karakteristik peserta didik, dan materi 

ajar yang diterapkan. Pendekatan pembelajaran yang menekankan pengalaman dan 

pembiasaan, dibimbing oleh pendidik, sejalan dengan UU No. 20 Tahun 2003 tentang tujuan 

pendidikan nasional: Mencerdaskan bangsa dan mengembangkan peserta didik yang beriman, 

bertakwa, berakhlak mulia, dan bertanggung jawab. Konsep pendidikan Al-Ghazali relevan 

dan berharga untuk pengembangan pendidikan Islam di Indonesia saat ini karena 

menekankan pembentukan karakter dan pemahaman konseptual secara keseluruhan. (Syifa 

and Ridwan 2024) 

 

D. Tafsir QS. Al-Baqarah Ayat 30 

Dikutip dari Tafsir Ibnu Katsir jilid 1 dijelaskan bahwa pada QS. Al-Baqarah ayat 30 

Allah جل جلاله memberitahukan tentang penganugrahan karunia-Nya kepada anak cucu Adam, 

yaitu berupa penghormatan kepada mereka dengan membicarakan mereka di hadapan para 

malaikat, sebelum mereka diciptakan. Ayat tersebut menjelaskan bahwa Allah جل جلاله tidak hanya 

menghendaki Adam saja, karena jika yang dikehendaki hanya Adam saja, niscaya tidak tepat 

pertanyaan malaikat: 

مَاۤءَُ  وَيَسْفِكُ  فيِْهَا يُّفْسِد ُ مَنُْ فيِْهَا أتَجَْعَلُ  الد ِ  

“Apakah Engkau hendak menjadikan orang yang merusak dan menumpahkan darah 

di sana?” artinya, para malaikat itu bermaksud bahwa di antara jenis makhluk ini (manusia) 

terdapat orang-orang yang akan melakukan hal tersebut, seolah-olah malaikat mengetahui hal 

itu berdasarkan ilmu khusus, atau mereka memahami kata “Khalifah” yaitu orang yang 

memutuskan perkara di antara manusia tentang kedholiman yang terjadi di tengah-tengah 

mereka, dan mencegah mereka dari perbuatan terlarang dan dosa. 

Dalam tafsir fi zhilalil dijelaskan perkataan malaikat tentang penetapan manusia 

sebagai khalifah memberi kesan bahwa mereka mempunyai bukti-bukti keadaan atau 

berdasarkan pengalaman masa lalunya di bumi atau dengan ilham pandangan batinnya yang 

menyikapi sedikit tentang tabiat manusia kelak akan membuat kerusakan di bumi dan 

menumpahkan darah (Qutb, 2000, hlm. 66). Walaupun sebenarnya ucapan malaikat itu bukan 



Zidan Arif Muzhaffar & Mujiburrohman 

 TSAQOFAH: Jurnal Penelitian Guru Indonesia 1372 

sebagai bentuk kedengkian atau penentangan terhadap Allah جل جلاله sebagai makhluk yang 

mendahului-Nya dengan ucapan, akan tetapi ucapan tersebut dimaksudkan untuk meminta 

penjelasan dan keterangan tentang hikmah yang terdapat di dalamnya. Oleh karena itu, untuk 

menjawab pertanyaan para malaikat itu, Allah جل جلاله berfirman: 

وْنَُ مَا أعَْلمَُ  إنِ ِيُۤ قَالَُ ۝ لََتعَْلمَ   

 “Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui” artinya, Allah جل جلاله 

mengetahui penciptaan manusia terdapat kemaslahatan yang lebih besar daripada kerusakaan 

yang para malaikat khawatirkan, dan para malaikat tidak mengetahui bahwa Allah جل جلاله akan 

menjadikan di antara manusia para nabi dan rasul yang diutus di tengah-tengah mereka, dan 

di antara mereka juga terdapat para shiddiqun, syuhada’, dan orang-orang shalih, orang-orang 

yang taat beribadah, ahli zuhud, para wali, orang-orang yang dekat kepada Allah جل جلاله, para 

ulama, orang-orang yang khusu’, dan orang-orang yang cinta kepada Allah جل جلاله, serta orang-

orang yang mengikuti para rasul-Nya (Tafsir Ibnu Katsir Jilid I. pdf, t.t., hlm. 99-100).  

Tidak dapat dipungkiri bahwa manusia merupakan makhluk yang memiliki potensi 

luar biasa dari zaman ke zaman, banyak ditemukan manusia yang menimbulkan kerusakan di 

muka bumi dan juga manusia yang menjadikan khazanah di muka bumi sehingga kehidupan 

di bumi mengalami kemajuan yang bermanfaat bagi makhluk lain. Oleh sebab itu, maka di 

situ lah letak peran pendidikan untuk membentuk manusia yang mampu untuk 

memanusiakan manusia dan alam. Proses pendidikan menjadikan potensi buruk yang ada 

dalam diri manusia keluar diganti dengan hal yang baru demi kemaslahatan bersama. 

 

E. Nilai-Nilai Pendidikan Yang Terkandung Dalam QS. Al-Baqarah Ayat 30 

Peneliti menemukan hikmah yang sangat besar terkait nilai-nilai pendidikan yang dapat 

diambil dari QS. Al-Baqarah ayat 30. Nilai-nilai tersebut adalah sebagai berikut: 

1. Pendidikan sebagai proses pembentukan kepribadian untuk menjalankan tugas sebagai 

khalifah. Manusia sebagai khalifah di muka bumi, artinya adalah setiap individu memiliki 

tanggung jawab untuk menjaga, memelihara, dan memakmurkan bumi sesuai dengan amanah 

Allah. Proses pendidikan harus dirancang untuk membentuk kepribadian yang berlandaskan 

akhlak mulia, tanggung jawab sosial, dan kemampuan intelektual yang mendukung tugas 

tersebut. Dengan pendidikan yang terintegrasi, manusia dapat menjadi pemimpin yang 

mampu menjalankan peranannya sebagai khalifah dengan bijaksana dan penuh tanggung 

jawab. 



Zidan Arif Muzhaffar & Mujiburrohman 

Volume 6, Nomor 2, Maret 2026 1373 

2. Peran tanya jawab dalam pendidikan sebagaimana tercermin dari dialog antara Allah dan 

malaikat. Dalam pendidikan, metode tanya jawab merupakan salah satu cara pembelajaran 

yang efektif untuk menstimulasi pemikiran kritis, memperdalam pemahaman, dan 

meningkatkan dialog yang bermakna (Bahrun dkk., 2021, hlm. 14). Hal ini tercermin dalam 

dialog antara Allah dan para malaikat dalam QS. Al-Baqarah ayat 30, yang menggambarkan 

pentingnya diskusi dalam proses pembelajaran dan pencapaian ilmu. Selain itu etika dalam 

bertanya juga harus diperhatikan kewajiban bertanya bagi orang yang tidak tahu kepada orang 

yang lebih tahu dan tidak boleh menghardik orang yang bertanya, tetapi sebaiknya 

pertanyaannya itu dijawab atau dialihkan kepada yang lain dengan lemah lembut. 

3. Kewajiban bertanya bagi yang tidak tau kepada yang tau. Kewajiban bertanya kepada yang 

tahu adalah sebuah prinsip penting dalam proses pembelajaran. Ketika seseorang tidak 

mengetahui suatu hal, bertanya kepada orang yang lebih berpengetahuan merupakan langkah 

yang bijaksana. Dengan bertanya, seseorang dapat memperoleh pemahaman yang lebih baik 

dan memperluas pengetahuannya.  

4. Tidak boleh menghardik pertanyaan, melainkan harus menyambutnya dengan baik. 

Pertanyaan adalah salah satu cara yang paling efektif untuk mendapatkan pemahaman yang 

lebih dalam dan memperluas wawasan. Ketika seseorang menghadapi pertanyaan, sikap yang 

terbuka dan penerimaan terhadap pemikiran orang lain menjadi kunci. Menghardik 

pertanyaan dengan menolak atau meremehkan dapat menciptakan suasana yang tidak 

nyaman dan menghambat pertukaran ide. 

Ayat tersebut menunjukkan kemuliaan ilmu pengetahuan dan keutamaan orang 

berilmu di atas orang yang fasik dan keutamaan orang yang mengakui ketidakmampuan dan 

kekurangan dirinya. Dari pelajaran yang dapat diambil dari ayat di atas, bahwa untuk 

menjalankan fungsi khalifah Allah di bumi dengan baik, manusia diberi kekuatan akal oleh 

Allah sehingga manusia mampu menguasai segala potensi yang ada untuk dapat mengubah 

kondisi bumi, tanah kering tandus menjadi tanah subur, tanah berbukit belukar menjadi tanah 

datar yang bisa ditanami. Bisa meningkatkan kualitas tumbuh-tumbuhan dan hewan ternak, 

selain mampu menguasai laut, darat dan udara, sehingga ke semuanya dapat memberikan 

manfaat yang lebih besar dan memenuhi kebutuhan hidup manusia. 

Tentunya, syarat mutlak untuk memegang kekhalifahan adalah ilmu. Karena dengan 

ilmu manusia dapat memanfaatkan seluruh kekayaan alam yang telah diberikan Allah جل جلاله 

kepada manusia. Oleh karena itu menuntut ilmu adalah sebuah kewajiban yang harus 



Zidan Arif Muzhaffar & Mujiburrohman 

 TSAQOFAH: Jurnal Penelitian Guru Indonesia 1374 

dikerjakan oleh setiap orang Islam. Karena menuntut ilmu merupakan salah satu bentuk 

ibadah atau pengabdian seorang hamba kepada Tuhannya. Dengan berilmu manusia akan 

diangkat derajatnya oleh Allah جل جلاله. Maka, orang yang menuntut ilmu itu adalah orang yang 

mau mengakui ketidakmampuan dan kekurangan dirinya di hadapan Allah جل جلاله. 

 

F. Relevansi QS. Al-Baqarah Ayat 30 Dalam Pendidikan Kontemporer 

Ayat ke 30 dalam QS. Al-Baqarah memiliki relevansi yang mendalam dalam konteks 

pendidikan kontemporer, khususnya terkait dengan nilai-nilai pembelajaran, pengembangan 

potensi manusia, dan tanggung jawab sebagai khalifah di bumi. Pendidikan sebagai proses 

pengembangan potensi, Ayat ini menunjukkan bahwa manusia memiliki kapasitas intelektual 

yang luar biasa. Dalam pendidikan modern, ini mengajarkan pentingnya pengembangan akal, 

kreativitas, dan kemampuan berpikir kritis. Allah جل جلاله mengajarkan kepada Adam nama-nama 

benda, yang menunjukkan bahwa pengetahuan harus ditransfer melalui pendidikan. Ini 

relevan dengan upaya membangun manusia yang berpengetahuan luas dan mampu 

berinovasi (Amaliyah & Rahmat, 2021, hlm. 31). 

Pendidikan modern menghadapi tantangan yang kompleks, termasuk perkembangan 

teknologi, perubahan sosial, dan globalisasi. Dalam situasi ini, pengembangan potensi 

manusia menjadi lebih penting dari sebelumnya. Setiap individu dilahirkan dengan 

kemampuan unik yang membutuhkan pengembangan melalui pendidikan yang holistik. 

Proses ini mencakup pengasahan kemampuan berpikir kritis, kreativitas, serta kemampuan 

untuk mengambil keputusan yang tepat dalam situasi yang kompleks. 

Sebagai khalifah di bumi, manusia memiliki tanggung jawab untuk menjaga 

keseimbangan alam dan memanfaatkan sumber daya secara bijaksana. Pendidikan 

kontemporer harus mampu mengintegrasikan nilai-nilai ini ke dalam setiap aspek 

pembelajaran. Pengembangan potensi manusia juga berarti menghormati keunikan setiap 

individu. Dalam hal ini, pendidikan harus inklusif, memberikan kesempatan kepada semua 

peserta didik untuk berkembang sesuai dengan kemampuan dan bakat masing-masing.  

Ayat ini menekankan bahwa manusia diberi tanggung jawab sebagai khalifah 

(pemimpin) di bumi. Kepemimpinan di sini tidak hanya berarti memimpin orang lain, tetapi 

juga mencakup kemampuan memimpin diri sendiri, yaitu memiliki integritas, disiplin, dan 

keberanian untuk bertindak benar di tengah tantangan. Nilai-nilai ini sangat penting untuk 



Zidan Arif Muzhaffar & Mujiburrohman 

Volume 6, Nomor 2, Maret 2026 1375 

diterapkan dalam kurikulum pendidikan, baik melalui pengajaran langsung maupun kegiatan 

ekstrakurikuler. 

 

G. Tafsir QS. Adz-Dzariyat Ayat 56 

Firman Allah جل جلاله QS. Adz-Dzariyat ayat 56: 

ُ والِإنْسَُ الجِنَُّ خَلَقْتُ  وَمَا ۝ لِيعَْب د وْنُِ إلََِّ  

“Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan agar mereka beribadah kepada-Ku.” 

Berdasarkan tafsir Ibnu Katsir yang peneliti dapatkan dalam website dijelaskan bahwa 

tafsir ayat tersebut adalah sebagai berikut: Sesungguhnya Aku menciptakan mereka agar Aku 

memerintahkan mereka untuk menyembah-Ku, bukan karena Aku membutuhkan mereka. 

Ali bin Abi Thalhah telah meriwayatkan dari Ibnu Abbas radhiyallahu ‘anhuma: “Melainkan 

supaya mereka menyembah-Ku.” (QS. Adz-Dzariyat: 56), yakni agar mereka mengakui 

kehambaan mereka kepada-Ku, baik dengan sukarela maupun terpaksa. Demikianlah 

menurut apa yang dipilih oleh Ibnu Jarir. Menurut Ibnu Juraij, makna yang dimaksud ialah 

melainkan supaya mereka mengenal-Ku. Ar-Rabi’ ibnu Anas telah mengatakan sehubungan 

dengan makna firman-Nya: “Melainkan supaya mereka menyembah-Ku.” (QS. Adz-

Dzariyat: 56), yakni kecuali untuk beribadah. As-Saddi mengatakan bahwa Sebagian dari 

pengertian ibadah ada yang bermanfaat dan sebagian lainnya ada yang tidak bermanfaat. 

مُْ وَلئَنُِْ الل ُ ليَقَ ول نَُّ وَالأرَْضَُ السَّمَاوَاتُِ خَلَقَُ مَنُْ سَألَْتهَ   

“Dan sungguh jika kamu tanyakan kepada mereka, ‘Siapakah yang menciptakan langit dan 

bumi?’ Niscaya mereka akan menjawab, ‘Allah’.” (QS. Az-Zumar: 38; QS. Luqman: 25) 

Ini jawaban dari mereka termasuk ibadah. Akan tetapi, hal ini tidak memberi manfaat 

bagi mereka karena kemusyrikan mereka. Ad-Dahhak mengatakan bahwa yang dimaksud 

dengan ayat ini (QS. Adz-Dzariyat: 56) adalah orang-orang mukmin. Dalam QS. Adz-

Dzariyat ayat 56 tersebut kalimatnya begitu lengkap dan sederhana sehingga keseluruhannya 

sudah merupakan suatu kalimat yang sempurna atau jumlah mufidah, terdiri dari nafi, manfa, 

istitsna, mustasna. Pada ayat ini yang menjadi pokok pembicaraan adalah tujuan penciptaan 

dan tugas hidup manusia dan jin adalah menyembah Allah جل جلاله. 

Kata (وَمَا) adalah huruf isti’naf bukan huruf ‘athof artinya dan (Ma) huruf nafi bila 

disatukan dengan illa (huruf istisna) seperti dalam ayat ini memberikan makna al-qasru yaitu 

penekanan pengertian, di sini pengertian bisa dibatasi dan ditekankan pada penyembahan 



Zidan Arif Muzhaffar & Mujiburrohman 

 TSAQOFAH: Jurnal Penelitian Guru Indonesia 1376 

Allah جل جلاله. Tujuan penciptaan lainnya diabaikan sementara. Tujuan lain umpamanya untuk 

pamer, untuk mendapat keuntungan, bersenang-senang, atau tujuan lainnya, semua itu tidak 

ada kecuali hanya untuk menyembah-Nya. Kalau di sini yang dibicarakan tujuan penciptaan 

manusia dan jin, maka tindakan menyembah-Nya adalah satu-satunya tujuan dan tidak ada 

tujuan lain. 

Kata ( وَالِإنْس الجِنَُّ ) menunjukkan bahwa Allah menciptakan jin terlebih dahulu 

daripada manusia. Kemudian kata ( ُ لِيعَْب د وْنُِ الََِّ ) merupakan huruf ta’lil yang mengandung 

pengertian tentang adanya suatu tujuan yakni tujuan penciptaan manusia dan jin. Menurut 

Sayyid Qutb pada ayat ini ditunjukkan apa maksud penciptaan manusia dan jin sekaligus 

menunjukkan apa tugas pokok dan satu-satunya selama hayatnya. Penghambaan kepada 

Allah جل جلاله yang menjadi tujuan hidup dan tujuan pendidikan, bukanlah suatu penghambaan 

yang memberi keuntungan bagi yang disembah, tetapi penghambaan yang mendatangkan 

kebahagiaan bagi yang menyembah sebagaimana firman Allah جل جلاله. 

Menyembah Allah جل جلاله, meliputi semua ketaatan dan ketundukan kepada semua 

perintah Ilahi, yang membawa kepada kebesaran dunia dan akhirat, serta menjauhkan diri 

dari semua larangan-larangan yang menghalangi tercapainya kemenangan dunia dan akhirat 

itu. Tujuan pendidikan dan tujuan hidup tidak dapat dipisahkan, keduanya sama (identik). 

Tujuan pendidikan adalah tujuan hidup, yaitu memperhambakan diri kepada-Nya sesuai 

dengan firman Allah جل جلاله. 

 

H. Tujuan Pendidikan Dalam QS. Adz-Dzariyat Ayat 56 

Inti ajaran Islam yang sejalan dengan Al-Qur'an adalah menciptakan individu-

individu yang sadar akan tugas pokoknya di dunia ini sesuai dengan awal penciptaannya, 

khususnya sebagai abid. Sehingga dalam melaksanakan persiapan pembelajaran baik dari 

sudut pandang guru maupun peserta didik harus didasari oleh pengabdian kepada Allah جل جلاله. 

Manusia diciptakan semata-mata untuk beribadah kepada Allah ُجل جلاله. 

Surat Adz-Dzariyat ayat 56 mengandung makna bahwa semua makhluk Allah, 

termasuk jin dan manusia diciptakan oleh Allah ُجل جلاله agar mereka mau mengabdikan diri, taat, 

tunduk, serta menyembah hanya kepada Allah جل جلاله. Jadi selain fungsi manusia sebagai Khalifah 

di muka bumi (fungsi horizontal), manusia juga mempunyai fungsi sebagai hamba yaitu 

menyembah penciptanya (fungsi vertikal), dalam hal ini adalah menyembah Allah جل جلاله karena 



Zidan Arif Muzhaffar & Mujiburrohman 

Volume 6, Nomor 2, Maret 2026 1377 

sesungguhnya Allah lah yang menciptakan semua alam semesta ini. Manusia diciptakan oleh 

Allah جل جلاله agar menyembah kepada-Nya. Kata menyembah sebagai terjemahan dari lafal ‘abida-

ya’budu-‘ibadatun (taat, tunduk, patuh). Beribadah berarti menyadari dan mengaku bahwa 

manusia merupakan hamba Allah yang harus tunduk mengikuti kehendaknya. 

 

I. Pendidikan Nasional 

1. Pengertian Pendidikan Menurut Undang-Undang RI Nomor 20 Tahun 2003 

Pendidikan adalah usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan suasana belajar dan 

proses pembelajaran agar peserta didik secara aktif mengembangkan potensi dirinya untuk 

memiliki kekuatan spiritual keagamaan, pengendalian diri, kepribadian, kecerdasan, akhlak 

mulia, serta keterampilan yang diperlukan dirinya, masyarakat, bangsa dan negara. 

2. Pengertian Pendidikan Nasional Menurut Undang-Undang RI Nomor 20 Tahun 2003 

Pendidikan   nasional   adalah   pendidikan   yang   berdasarkan   Pancasila   dan Undang-

Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945 yang berakar pada nilai-nilai agama, 

kebudayaan nasional Indonesia dan tanggap terhadap tuntutan perubahan zaman. 

3. Fungsi Pendidikan Nasional 

Menurut Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 20 Tahun 2003 Tentang 

Sistem Pendidikan Nasional pasal 3, Pendidikan nasional berfungsi mengembangkan 

kemampuan dan membentuk watak serta peradaban bangsa yang bermartabat dalam rangka 

mencerdaskan kehidupan bangsa, bertujuan untuk berkembangnya potensi peserta didik agar 

menjadi manusia yang beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak 

mulia, sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri, dan menjadi warga negara yang demokratis 

serta bertanggung jawab. 

4. Pihak-Pihak Yang Terlibat Dalam Sistem Pendidikan Nasional 

Undang-Undang Sisdiknas menyebutkan 3 pihak dalam sistem pendidikan nasional, 

yaitu meliputi peserta didik, tenaga kependidikan, serta pendidik. Sesuai namanya, peserta 

didik adalah murid atau siswa yang akan menempuh pendidikan atau proses pembelajaran. 

Sementara itu, tenaga kependidikan merupakan pihak yang mengabdikan diri dan diangkat 

dengan tujuan menunjang penyelenggaraan pendidikan. Sedangkan pendidik merupakan 

tenaga kependidikan yang sudah berkualifikasi sebagai guru, dosen, tutor, instruktur, atau 

sejenisnya, yang berpartisipasi dalam menyelenggarakan pendidikan. Selain 3 pihak di atas, 

komponen penting lainnya yang juga terlibat dalam sistem pendidikan nasional adalah satuan 



Zidan Arif Muzhaffar & Mujiburrohman 

 TSAQOFAH: Jurnal Penelitian Guru Indonesia 1378 

pendidikan, yaitu kelompok yang menyelenggarakan layanan pendidikan pada jalur, jenjang, 

serta jenis tertentu. 

5. Prinsip Penyelenggaraan Pendidikan Nasional 

Undang-Undang RI Nomor 20 Tahun 2003 ini juga mengatur terkait prinsip 

penyelenggaraan pendidikan di Indonesia yang berlaku secara nasional, meliputi 6 poin 

sebagai berikut: 

a. Pendidikan diselenggarakan secara demokratis dan berkeadilan serta tidak diskriminatif 

dengan menjunjung tinggi hak asasi manusia, nilai keagamaan, nilai kultural, dan 

kemajemukan bangsa. 

b. Pendidikan diselenggarakan sebagai satu kesatuan yang sistemik dengan sistem terbuka 

dan multimakna. 

c. Pendidikan diselenggarakan sebagai suatu proses pembudayaan dan pemberdayaan 

peserta didik yang berlangsung sepanjang hayat. 

d. Pendidikan diselenggarakan dengan memberi keteladanan, membangun kemauan, dan 

mengembangkan kreativitas peserta didik dalam proses pembelajaran. 

e. Pendidikan diselenggarakan dengan mengembangkan budaya membaca, menulis, dan 

berhitung bagi segenap warga masyarakat. 

f. Pendidikan diselenggarakan dengan memberdayakan semua komponen masyarakat 

melalui peran serta dalam penyelenggaraan dan pengendalian mutu layanan pendidikan. 

g. Prinsip di atas wajib diterapkan dalam penyelenggaraan sistem pendidikan nasional di 

Indonesia dalam rangka mencapai tujuan mencerdaskan kehidupan bangsa sesuai amanat 

yang tercantum dalam pembukaan UUD 1945. 

6. Undang-Undang RI Nomor 20 Tahun 2003 Tentang Pendidikan Keagamaan 

Pendidikan keagamaan telah diatur dalam Undang-Undang RI Nomor 20 Tahun 2003 Pasal 

30: 

(1) Pendidikan keagamaan diselenggarakan oleh Pemerintah dan/atau kelompok masyarakat 

dari pemeluk agama, sesuai dengan peraturan perundang-undangan. 

(2) Pendidikan keagamaan berfungsi mempersiapkan peserta didik menjadi anggota 

masyarakat yang memahami dan mengamalkan nilai-nilai ajaran agamanya dan/atau menjadi 

ahli ilmu agama. 

(3) Pendidikan keagamaan dapat diselenggarakan pada jalur pendidikan formal, nonformal, 

dan informal. 



Zidan Arif Muzhaffar & Mujiburrohman 

Volume 6, Nomor 2, Maret 2026 1379 

(4) Pendidikan keagamaan berbentuk pendidikan diniyah, pesantren, pasraman, pabhaja 

samanera, dan bentuk lain yang sejenis. 

(5) Ketentuan mengenai pendidikan keagamaan sebagaimana dimaksud dalam ayat (1), ayat 

(2), ayat (3), dan ayat (4) diatur lebih lanjut dengan Peraturan Pemerintah. 

 

J. Urgensi Pendidikan Karakter Pada Era Digital  

1. Pengertian Pendidikan Karakter 

Pendidikan karakter adalah upaya yang sengaja dan sistematis untuk membantu orang 

memahami, peduli, dan bertindak berdasarkan nilai-nilai etika universal. Pendidikan karakter 

melibatkan pembelajaran dan pengembangan berbagai aspek kehidupan yang penting seperti 

keterampilan interpersonal, pengambilan keputusan etis dan keterampilan sosial dan 

emosiaonal (Lickona, 1991). Pendidikan karakter adalah suatu pendekatan pendidikan yang 

bertujuan untuk membentuk dan mengembangkan aspek-aspek moral, etika, dan nilai-nilai 

positif dalam diri individu. Tujuan utama dari pendidikan karakter adalah membantu peserta 

didik untuk mengembangkan kepribadian yang baik, integritas, tanggung jawab, empati, 

kejujuran, dan nilai-nilai positif lainnya yang membantu mereka menjadi warga negara yang 

baik dan berkualitas.  

Menurut Dr. Muhammad Yaumi., M.A dalam buku Pendidikan Karakter, pendidikan 

karakter adalah mengajar peserta didik tentang nilai-nilai dasar kemanusiaan termasuk 

kejujuran, kebaikan, kemurahan hati, keberanian, kebebasan, kesetaraan, dan penghargaan 

kepada orang lain. Pendidikan karakter adalah suatu usaha yang dilakukan secara sadar dan 

sistematis untuk membentuk kepribadian seseorang berdasarkan nilai-nilai moral yang baik. 

Menurut Thomas Lickona (1991), pendidikan karakter mencakup tiga aspek utama, yaitu: 

a. Moral Knowing (Pengetahuan Moral) – Pemahaman mengenai nilai-nilai baik dan buruk. 

b. Moral Feeling (Perasaan Moral) – Kemampuan untuk merasakan nilai-nilai moral dalam 

kehidupan sehari-hari. 

c. Moral Behavior (Perilaku Moral) – Penerapan nilai-nilai moral dalam tindakan nyata. 

2. Tantangan Pendidikan Karakter di Era Digital 

Pendidikan karakter yang membentuk nilai pendidikan, pendidikan moral, 

pendidikan watak mempunyai tujuan agar luasnya pengetahuan dan kecakapan pada peserta 

didik menjadi sebab untuk dapat menentukan baik buruknya suatu hal. Beberapa masalah 



Zidan Arif Muzhaffar & Mujiburrohman 

 TSAQOFAH: Jurnal Penelitian Guru Indonesia 1380 

tentang kecerdasan moral dengan turunnya nilai akhlak dan moral telah menjadi salah satu 

yang masih menimbulkan masalah yang melanda dunia pendidikan. Pada era digital saat ini, 

lingkungan belajar harus diselaraskan dengan pemanfaatan teknologi informasi dan 

komunikasi, misalnya internet dan cybernet, yang memungkinkan peserta didik belajar secara 

mandiri, dinamis dan tidak terikat oleh hanya satu tempat dan satu sumber belajar, bahkan 

tidak tergantung pada guru pengajarnya saja, tetapi peserta didik dapat belajar dari banyak 

guru, berbagai sumber di dunia maya (Latif, 2020). Dampak dari perkembangan teknologi 

tidak hanya berdampak pada ilmu pengetahuan saja, tetapi teknologi juga memengaruhi sosial 

budaya seseorang. Pendidikan karakter di era digital mendapatkan banyak sekali tantangan, 

beberapa di antaranya adalah: 

a. Kemerosotan Nilai Moral – Akses tanpa batas terhadap informasi di internet dapat 

membuat individu, terutama generasi muda, terpapar pada konten yang tidak sesuai dengan 

nilai-nilai moral. 

b. Kurangnya Interaksi Sosial – Media sosial dan teknologi digital dapat mengurangi 

intensitas interaksi langsung, sehingga menghambat perkembangan empati dan keterampilan 

sosial. 

c. Penyalahgunaan Teknologi – Cyberbullying, hoaks, dan kecanduan gadget adalah beberapa 

contoh negatif dari penggunaan teknologi tanpa pengawasan. 

d. Perubahan Pola Pikir Instan – Era digital mendorong budaya serba instan yang dapat 

mengurangi ketekunan, kesabaran, dan kemampuan berpikir kritis. 

e. Kompetisi yang Tidak Sehat – Adanya eksposur terhadap media sosial dapat memicu 

tekanan sosial yang tinggi, seperti membandingkan diri dengan orang lain secara berlebihan. 

3. Manfaat Pendidikan Karakter 

Menerapkan pendidikan karakter di era digital memberikan berbagai manfaat, antara lain: 

a. Meningkatkan Kesadaran Moral – Individu lebih mampu membedakan antara yang benar 

dan salah dalam penggunaan teknologi. 

b. Menumbuhkan Rasa Empati – Pendidikan karakter membantu dalam membangun 

hubungan sosial yang sehat dan harmonis. 

c. Mencegah Penyalahgunaan Teknologi – Siswa lebih memahami batasan dalam 

menggunakan media digital secara bertanggung jawab. 

d. Menciptakan Generasi Berintegritas – Dengan memiliki karakter yang kuat, individu dapat 

menjadi agen perubahan yang positif dalam masyarakat. 



Zidan Arif Muzhaffar & Mujiburrohman 

Volume 6, Nomor 2, Maret 2026 1381 

e. Mengembangkan Keterampilan Berpikir Kritis – Pendidikan karakter membantu siswa 

berpikir lebih dalam sebelum mengambil keputusan atau menyebarkan informasi di dunia 

digital. 

f. Membangun Kesadaran Diri dan Kontrol Emosi – Siswa diajarkan untuk lebih sadar akan 

dampak perilaku mereka serta mengendalikan emosi, terutama dalam interaksi di media 

sosial. 

 

Sejarah Singkat Pondok Pesantren Qur’an dan IT Al-Mahir 

Pondok Pesantren Qur’an dan IT Al-Mahir (PPQITA) adalah pondok pesantren 

yang terletak di Grengeng, Kenteng, Kecamatan Nogosari, Kabupaten Boyolali, Provinsi 

Jawa Tengah. Pondok Pesantren Qur’an dan IT Al-Mahir (PPQITA) berdiri pada tahun 

2021. Berdirinya pondok tersebut tak lepas dari gagasan para pendirinya yaitu “Setiap orang 

memiliki kecenderungan menjadi orang yang bermanfaat”. Pondok pesantren tersebut 

memiliki kurikulum yang memadukan pelajaran diniyah dengan pelajaran umum terutama 

bidang IT, sehingga para santri memiliki ilmu pengetahuan yang seimbang. 

 

Analisa dan Hasil Riset 

1. Sejarah Singkat Pondok Pesantren Qur’an dan IT Al-Mahir 

Peneliti memperoleh informasi terkait sejarah singkat dari Pondok Pesantren Qur’an dan IT 

Al-Mahir (PPQITA) dari proses wawancara dengan kepala sekolah PPQITA. Berikut ini 

adalah hasil wawancaranya: 

a. Pertanyaan pertama: Kapan berdirinya Pondok Pesantren Qur’an dan IT Al-Mahir dan 

bagaimana latar belakang berdirinya? 

Jawaban:  

“Latar belakang berdirinya: Dulu para founder memiliki sebuah gagasan bahwa setiap orang 

memiliki kecenderungan menjadi orang yang bermanfaat. Tahun berdiri: 2021.” 

b. Pertanyaan kedua: Apa visi misi Pondok Pesantren Qur’an dan IT Al-Mahir? 

Jawaban: 

Visi: Menjadi sekolah unggulan, berkemajuan untuk mencetak SDM yang bertakwa, mandiri, 

dan inovatif. 

Misi:  

1) Menyelenggarakan pendidikan yang profesional. 



Zidan Arif Muzhaffar & Mujiburrohman 

 TSAQOFAH: Jurnal Penelitian Guru Indonesia 1382 

2) Menerapkan pembelajaran yang aktif, kreatif, dan inovatif. 

3) Membina peserta didik untuk menerapkan nilai-nilai Islami dalam ibadah dan muamalah. 

4) Menginternalisasikan ilmu-ilmu IT dalam proses pendidikan. 

5) Menyelenggarakan KBM dengan pembiasaan bilingual, Arabic dan English. 

6) Menyelenggarakan dan bekerja sama untuk kegiatan-kegiatan pelatihan yang dapat 

mendukung potensi peserta didik. 

7) Mengembangkan keunggulan potensi untuk berkompetensi pada tingkat Nasional dan 

Internasional. 

Peneliti mendapatkan informasi terkait tujuan lembaga pendidikan melalui link atau website 

milik Pondok Pesantren Qur’an dan IT Al-Mahir (PPQITA). Berikut ini adalah tujuan 

lembaga tersebut: 

1) Terwujudnya lembaga pendidikan yang unggul dan profesional. 

2) Meningkatnya hasil belajar peserta didik. 

3) Terbentuknya peserta didik yang Shalih dan Mushlih. 

4) Terbentuknya peserta didik yang menguasai IT. 

5) Terwujudnya peserta didik yang unggul dalam bahasa. 

6) Meningkatnya potensi diri, soft skill, dan kemandirian peserta didik.  

c. Pertanyaan ketiga: Bagaimana ijazah Pondok Pesantren Qur’an dan IT Al-Mahir? 

Jawaban:  

“Ijazah pondok ada dua, ijazah dari PKBM paket C dengan jurusan IPS dan ijazah 

pondok dibuat berdasarkan variasi dari mata pelajaran yang diberikan, tujuannya agar ijazah 

pondok bisa digunakan untuk melanjutkan studi di Universitas Islam Madinah (UIM), 

kurikulum sebisa mungkin disetarakan dengan kurikulum Universitas Islam Madinah.” 

d. Alamat Pondok Pesantren Qur’an dan IT Al-Mahir (PPQITA) 

Berdasarkan penelusuran yang dilakukan oleh peneliti melalui situs website Google Maps 

Pondok Pesantren Qur’an dan IT Al-Mahir terletak di GP9V+78Q, Grengeng, Kenteng, 

Kecamatan Nogosari, Kabupaten Boyolali, Provinsi Jawa Tengah.  

2. Program Pendidikan 

Berdasarkan hasil pengamatan yang dilakukan oleh peneliti, didapati bahwa Pondok 

Pesantren Qur’an dan IT Al-Mahir (PPQITA) memiliki beberapa program pendidikan, yaitu: 

a. Diniyah, mencakup pelajaran Aqidah, Fiqih, Sirah, Hadits, Imla’, Khat, Tadribat, Nahwu, 

dan Sharaf. 

b. Tahfidz 



Zidan Arif Muzhaffar & Mujiburrohman 

Volume 6, Nomor 2, Maret 2026 1383 

c. Teknologi, mencakup UI&UX, HTML, CSS, Javascript, NodeJS, DB Manajement, Server, 

AI, Digital Marketing.  

d. Lifeskill, mencakup Public Speaking, Mindset, Problem Solving, Critical & Creative Thinking, 

Kewirausahaan. 

e. Bahasa, berlatih bahasa Arab dan bahasa Inggris untuk penunjang belajar diniyah dan IT. 

f. Pelajaran umum, mencakup bahasa Indonesia, Ilmu Pengetahuan Sosial (IPS), dan 

Pendidikan Kewarganegaraan. 

3. Tujuan Pembelajaran Diniyah 

Peneliti mendapatkan data informasi terkait tujuan adanya pembelajaran diniyah di Pondok 

Pesantren Qur’an dan IT Al-Mahir (PPQITA) melalui wawancara dengan salah satu pendiri 

pesantren melalui WhatsApp: 

Pertanyaan: Apa tujuan adanya pelajaran diniyah di Al-Mahir? 

Jawaban:  

“Sekolah programmer yang kami kelola tidak hanya berfokus pada penguasaan hard 

skill teknologi, tetapi juga membekali santri dengan pelajaran diniyyah sebagai fondasi 

karakter. Tujuan pembekalan diniyyah ini adalah membentuk pribadi profesional yang cakap 

dalam bekerja (memahami ilmu, terampil, disiplin, dan menghasilkan karya bermutu) 

sekaligus amanah (jujur, bertanggung jawab, menjaga kepercayaan, dan berintegritas dalam 

setiap urusan). 

Dengan integrasi ini, kami menargetkan lahirnya lulusan yang tidak hanya siap 

bersaing di dunia kerja dan industri digital, tetapi juga membawa nilai-nilai Islam dalam etos 

kerja: bekerja sebagai ibadah, menepati komitmen, menjaga hak orang lain, serta menjauhi 

praktik yang merusak seperti manipulasi, kecurangan, dan penyalahgunaan akses. 

Harapannya, santri menjadi programmer yang bernilai bagi perusahaan, masyarakat, dan 

umat—unggul kompetensinya, kuat akhlaknya, dan kokoh amanahnya.” 

4. Tujuan Pembelajaran IT 

Berikut ini adalah hasil wawancara yang dilakukan oleh peneliti dengan guru IT di Pondok 

Pesantren Qur’an dan IT Al-Mahir (PPQITA): 

a. Guru I 

Pertanyaan pertama: Apa tujuan dari pembelajaran IT di PPQITA? 

Jawaban: “Agar santri siap di dunia industri dengan kurikulum standar industri.”   

b. Guru II 

Pertanyaan kedua: Apa tujuan dari pembelajaran IT di PPQITA? 



Zidan Arif Muzhaffar & Mujiburrohman 

 TSAQOFAH: Jurnal Penelitian Guru Indonesia 1384 

Ringkasan jawaban narasumber: Tujuannya penggunaan logika untuk penyelesaian masalah 

dan untuk mengeksekusi rancangan supaya menjadi sebuah produk yang bisa digunakan oleh 

pengguna. 

5. Kegiatan Para Santri Sehari-Hari 

Para santri Pondok Pesantren Qur’an dan IT (PPQITA) memiliki siklus kegiatan 

yang teratur dari bangun tidur hingga tidur kembali. Para santri dibangunkan oleh musyrif 

(pengasuh asrama) untuk sholat subuh pada pukul 03.40 WIB, kemudian para santri bersiap 

dan bergegas ke masjid. Setelah sholat subuh para santri melaksanakan halaqoh Tahfidz 

Qur’an di masjid hingga pukul 05.30 WIB. Setelah pulang dari masjid para santri sarapan dan 

bersiap untuk bersekolah pada pukul 07.00 WIB. Para santri diberi akses laptop dan wifi 

pondok pada pukul 07.00-14.00 WIB, setelah itu laptop dikembalikan ke kantor guru.  

Pada Pukul 14.00 WIB – Ashar, para santri makan siang dan istirahat siang. Pada 

waktu sholat ashar sekitar pukul 15.00 WIB para santri dibangunkan dan bergegas ke masjid 

untuk sholat ashar. Setelah sholat ashar para santri melaksanakan halaqoh Tahfidz Qur’an 

hingga pukul 15.45 WIB. Setelah tahfidz, para santri bebas melakukan kegiatan masing-

masing hingga pukul 17.00 WIB, setelah itu dilanjutkan untuk mandi dan persiapan sholat 

maghrib. Setelah sholat maghrib para santri biasanya mengikuti kajian rutin di masjid hingga 

masuk waktu sholat isya’.  

Selepas sholat isya’ para santri melaksanakan makan malam dan setelah itu para santri 

diberi akses laptop dan wifi untuk melaksanakan belajar malam hingga pukul 21.30 WIB. 

Pada pukul 22.00 WIB seluruh santri sudah harus berada di asramanya masing-masing untuk 

istirahat malam. Para santri dibiasakan untuk berada di masjid sebelum iqomah 

dikumandangkan dan para santri juga dibiasakan untuk mengerjakan amalan-amalan ibadah 

sunnah. 

 

KESIMPULAN 

Pondok Pesantren Qur’an dan IT Al-Mahir (PPQITA) memiliki program pendidikan 

teknologi atau ilmu IT sebagai bentuk implementasi QS. Al-Baqarah ayat 30 yaitu tentang 

tujuan Allah جل جلاله menciptakan manusia di muka bumi agar manusia menjadi khalifah di muka 

bumi yang dapat memimpin dan memakmurkan kehidupan di bumi. Adapun bentuk 

implementasi QS. Adz-Dzariyat ayat 56 yaitu tujuan Allah جل جلاله menciptakan manusia di muka 

bumi agar beribadah kepada-Nya saja atau kata lain agar manusia menjadi hamba Allah yang 



Zidan Arif Muzhaffar & Mujiburrohman 

Volume 6, Nomor 2, Maret 2026 1385 

beriman dan bertakwa adalah dengan mengadakan program pendidikan diniyah. Sehingga 

harapannya implementasi kedua ayat tersebut dapat memberikan dampak positif kepada para 

santri yang lulus nanti berupa mereka dapat menjadi manusia yang beriman dan bertakwa 

serta mampu berperan di muka bumi dengan memberi manfaat melalui bakatnya masing-

masing salah satunya keahlian IT.  

 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Qur’an. (n.d.). 

Arpiandi, Zoeji. (2023). Tujuan Pendidikan Nasional dalam Tafsir Al-Qur’an: Suatu Analisis 
terhadap Pembentukan Karakter Bangsa. Gunung Djati Conference Series, 36. 

Aulia Zahrah, Meza, dkk. (2024). Tujuan Pendidikan dalam QS. Az-Zariyat Ayat 56. 
IHSANIKA: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2(3). 

Azizah, Alvi Nur. (2023). Urgensi Pendidikan Karakter di Era Digital. JURPENDIS: Jurnal 
Pendidikan Dasar Islam, 1(2). 

Damayanti, Wiwik, dkk. (2024). Tafsir Tarbawi terhadap Nilai-Nilai Pendidikan Akhlak 
dalam Al-Qur’an Surat Al-Baqarah Ayat 30–39. Indonesian Journal of Innovation 
Multidisipliner Research, 2(4). 

Fiorella. (2023). Pentingnya Pendidikan Karakter di Era Digital. Nurina Widya: Jurnal 
Pendidikan dan Humaniora, 2(1). 

Maisarah, Alya, Zulaiqah, Nur Alya, dkk. (2025). Konsep Pendidikan Islam dalam Perspektif 
Al-Ghazali dan Relevansinya di Era Modern. Jurnal Pema, 5(2). 

Nadliroh, Fatihatun. (2024). Konsep Dasar Pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan Agama Islam 
dan Filsafat, 1(3). 

Nurlathifah, Luthfiana, dkk. (2023). Tujuan Pendidikan Islam dalam Al-Qur’an: Kajian Surat 
Az-Zariat Ayat 56. Jurnal Al-Mau’izhoh, 5(2). 

Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003. (n.d.). Pusat Data Hukumonline. 
https://share.google/JcebuAiQVnfd0bZfn 

UU No 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Indonesia. (n.d.). 
https://share.google/49fZBCIPwk9jfxPVf 

Zefrizen, Arif, dkk. (2024). Tafsir Qur’an Surah Al-Baqarah: 30–31 dalam Perspektif 
Pendidikan Kontemporer. Jurnal Tarbiyah Islamiyah, 9(3). 

https://share.google/JcebuAiQVnfd0bZfn
https://share.google/49fZBCIPwk9jfxPVf

